
 1 

Un viaje entre libros, lápices y guardapolvos.  

Metáfora y arte en el contexto educativo. El valor de lo im-pertinente 

 

 

 

 

Stella Kuguel 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este texto a mi hermana Inés, quien es a quien más me hubiera deseado dárselo a 
leer y quien cuya voz más hubiera deseado escuchar en este viaje de gramáticas, vértigos y 
visiones. 

  



 2 

 

Agradecimientos 

 

Mi profundo agradecimiento a los/as artistas que han participado con sus obras para la 
elaboración de este texto y que conceptualizan poéticamente la vida en aulas y talleres en 
compromiso con la educación pública de nuestra ciudad: Sebastián Echeverría, Juan Cuello, 
Omar Gasparini, Alejandra Gondar, Eliana González, Federico González, Viviana Méndez, 
Elisa O`Farrel, Alejandro Thorthon 

 
 

  



 3 

explicar con palabras de este mundo  
que partió de mí un barco llevándome 

 
Alejandra Pizarnik 

 
 

Afirmamos que el lenguaje actúa. 
 

Judith Butler 
 

 

1. Por qué la metáfora 

En este capítulo vamos a examinar el funcionamiento de la metáfora en el campo artístico para 

pensar desde esta perspectiva el lugar del arte en la trama educativa, y su relevancia como 

generador de conocimiento.  El fenómeno del arte construye un saber sobre nuestra experiencia 

del mundo, que expande las formas y lógicas convencionales de ver y conocer, y puede entrar 

a jugar con los otros saberes o problemas que se proponen para el espacio áulico.  

Ensayar el tema desde casos particulares de obras me ha permitido “ver en escena” las 

acciones secretas de las metáforas en su hábitat más rico, me ha permitido ahondar en este viejo 

tópico, que no cesa de generar reflexiones filosóficas, sociológicas, antropológicas desde 

Aristóteles hasta nuestros días. “La “asombrosa juventud de este viejo tema, es considerable y 

a decir verdad un poco apabullante” plantea el filósofo francés Jacques Derrida (1989, p. 39), 

esta temática ha ocupado a Occidente durante siglos y – como señala el mismo autor - es 

imposible aludir a ella sin recurrir al propio decir metafórico. 

Me ha interesado tomar en este abordaje, ejemplos de obras de artistas argentinos/as 

contemporáneos/as que además son docentes actualmente de artes visuales de instituciones 

educativas públicas de la Ciudad Autónoma de Buenos Aires. La selección de los casos no ha 

sido casual: me he enfocado en ejemplos que nos permiten observar nuestro ámbito educativo, 

re-significar ese mundo de referencias. Veremos objetos, símbolos e identidades que anclan en 

la escuela y que recobran otros sentidos, en virtud de su transformación estética, de ser 



 4 

metaforizados. Guardapolvos blancos, libros, lápices o la idea del viaje que despierta todo 

camino de aprendizaje, de formación, serán parte de este recorrido.  

Como se ha venido planteando en capítulos anteriores, el desarrollo de materias 

artísticas en la formación docente generalista, propone al campo educativo experiencias 

valiosas en tanto formas de producir y de percibir el conocimiento. La inclusión en los 

proyectos curriculares de los Institutos de Formación Docente de Ciudad de Buenos Aires de 

materias como teatro, medios audiovisuales, expresión corporal, narración o títeres junto con 

las más tradicionales como artes visuales y musicales, amplían el horizonte convencional de la 

currícula. Otras lógicas se ponen en juego, otras formas de apropiación del mundo, diferentes 

a los modos de las disciplinas ya institucionalizadas. Abren la posibilidad de acceder a capitales 

culturales que usualmente quedan excluidos de las escuelas y a su vez facilitan también algo 

que solo ellas – tanto desde la instancia del que realiza, como la del que interpreta- pueden 

habilitar: la expresión singular de los/as sujetos. 

El arte plantea una respuesta para un problema sostiene el artista y teórico del arte Luis 

Camnitzer. En el binomio arte-educación que problematiza el autor “el arte es una forma 

compleja de pensar, de especular y de hacer conexiones” (Camnitzer, 2015). El autor señala un 

viejo prejuicio del sistema educativo supone al arte “como un instrumento emocional y 

subjetivo que utiliza una simbología imprecisa cuando no totalmente subjetiva (…) y por lo 

tanto incapaz de funcionar como instrumento útil para lo que tenga que ver con el 

conocimiento” (Camnitzer, 2015). Se observan críticamente, varias de las dimensiones puestas 

en juego en estos pre-conceptos: una; acerca de la lógica racional como la única lógica válida 

para el conocimiento, otra; excluir lo “subjetivo” al momento de propiciar un pensamiento 

crítico y otra; atribuir el arte solo un valor emocional (como si en el arte no participara el 

razonamiento o suponer que no hay factores emocionales en el campo de las ciencias 

tradicionales). Camnitzer enfatiza, el papel del arte en la educación en general, no solo como 



 5 

un área o disciplina aparte u autónoma, sino como proceso integrado al devenir educativo. El 

presente abordaje sobre la metáfora intenta abonar este sentido de integración del arte a la vida 

escolar, imbricar la fantasía, la libertad, la imaginación, las preguntas y respuestas que implican 

las experiencias y miradas artísticas en lo cotidiano del aula. ¿De qué maneras promueve el 

arte un orden del saber diferente u alternativo al que estamos acostumbrados/as desde el 

lenguaje habitual, de qué manera “piensa” el arte? La metáfora es uno de los procedimientos 

fundamentales del discurso artístico. Acciona desde una potencialidad creadora e inventora que 

opera sobre las formas en que percibimos y conceptualizamos la realidad o los “mundos” que 

nos rodean.  

La metáfora no aparece sólo en el arte, sino que es parte medular de nuestra forma de 

hablar y pensar. El habla cotidiana recurre a metáforas ya instituidas, de lo ya dado y 

constituyentes de nuestro lenguaje. Todos/as nosotros/ as las usamos de forma corriente, todos 

los tipos de discursos, desde el cotidiano al científico la emplean, es imposible hablar o pensar 

sin ella. Algunas están tan asimiladas en nuestra comunicación habitual que ya no las 

diferenciamos de las expresiones literales. Por literalidad entendemos la adecuación o 

correspondencia de las palabras o signos con las cosas que representan. En cambio, 

metafóricamente las palabras aluden a algo distinto de aquello que designan. En ese llamar a 

las cosas por otro nombre, el primer nombre (el literal, no enunciado) interactúa con el segundo 

(metafórico, el enunciado, el extranjero), para construir la significación buscada. Más adelante, 

nos detendremos en esto.  

Elena Oliveras (2009), quien dedica un libro al estudio de la metáfora plantea -desde la 

teoría de Nelson Goodman-, que “el arte es un modo de redescripción de la realidad, una 

manera de “hacer mundos”. Y esa función esencial se vuelve evidente en el trabajo de la 

metáfora” (Oliveras, 2009, p.13). Para el filósofo francés Paul Ricoeur (2008) el proceso 

metafórico que se construye en el discurso poético -y por consiguiente en todo el territorio del 



 6 

arte- se da como innovación semántica, gracias a la facultad inventiva de la imaginación. Este 

poder de la imaginación, para el autor, se actualiza tanto en la acción creadora como en la 

acción interpretadora que requiere la realización del arte, y hace posible la emergencia de 

nuevas significaciones sobre el mundo.  

Esta “metáfora viva”, como la llama Ricoeur, derivada de un proceso de invención, no 

asimilada al uso corriente, es la que ejerce la innovación semántica: es decir, interfiere en el 

orden de los significados y las interpretaciones ya conocidas acerca de nuestras realidades. Ésta 

anima el lenguaje y comunica nuevos grados y facetas de nuestras experiencias cotidianas. Se 

despliega en las transformaciones y desplazamientos de los discursos que saltan por encima de 

lo cotidiano y revierten las formas conocidas. La metáfora viva, en el contexto pedagógico abre 

el juego en nuestro lenguaje- pensamiento y nos libera de las reiteraciones de la literalidad, de 

las designaciones del sentido común, de lo ya dado. En cierta medida funciona como un 

artefacto por el cual que podemos experimentar la libertad. 

 

2. Metaforizar 

 

En la comunicación cotidiana, también creamos “metáforas vivas”, nuevas invenciones 

de lenguaje que intentan describir tal vez con más precisión, algo para lo cual nuestro lenguaje 

habitual no nos alcanza. Son fenómenos de innovación que históricamente pueden luego 

socializarse y perdurar en el tiempo, o no. Por ejemplo, si decimos que una visita que nos 

agrada llega “como una bocanada de aire fresco” o que alguien que se fue inesperadamente “se 

hizo humo”, registramos en estos dos enunciados diferentes grados de socialización o usos ya 

conocidos de esas metáforas. Una metáfora que empieza a ser usada de manera reiterativa y 

alcanza a grandes sectores de una comunidad de hablantes y perdura a través de generaciones, 

comienza a ser una “metáfora de uso” y su impronta innovadora se diluye. En contra partida, 



 7 

el desarrollo de una expresión que motive al juego de invenciones metafóricas, nos transporta 

poética y conceptualmente y da lugar a una dimensión estética que hace sentido sobre la 

experiencia subjetiva cotidiana de nuestro entorno. Ricoeur (2001, p. 36), para referirse al hacer 

metafórico, habla de desvío, torsión, o de una alteración de las reglas en la construcción del 

lenguaje, “trasgresión categorial”, que lejos de ser un efecto superfluo u ornamental (es decir 

que solo cumpliría una función de adorno poético) re-organiza y modela nuestra “visión” del 

mundo, logra enunciar lo que de otra manera (literal) resultaría imposible o inefable, construye 

nuestra forma de asimilar la experiencia en palabras o signos, desde percepciones, sensaciones 

e imágenes articuladas en el uso mismo del lenguaje verbal, visual o sonoro.  

  La metáfora estructura entonces nuestra forma de comprensión y de “traducción” de 

nuestras experiencias en discursos. Como decíamos antes, constituyen y son constituyentes de 

nuestro lenguaje, y por lo tanto de nuestra forma de pensar y aprehender el mundo. En palabras 

de Lakoff y Johnson (2009, p. 283) “(…) es como si la capacidad de comprender la experiencia 

por medio de metáforas fuera uno más de los sentidos, como ver, tocar u oír, como si las 

metáforas proporcionaran la única manera de percibir y experimentar muchas cosas en el 

mundo. La metáfora es una parte de nuestro funcionamiento tan importante como nuestro 

sentido del tacto, y tan preciosa como él”. Estos autores sostienen que las metáforas no son un 

mero recurso puramente lingüístico, sino una operación cognitiva conceptualizadora de nuestra 

experiencia. 

 

Los conceptos que rigen nuestro pensamiento no son simplemente asunto del intelecto. Rigen 

también nuestro funcionamiento cotidiano, hasta los detalles más mundanos. Nuestros 

conceptos estructuran lo que percibimos, cómo nos movemos en el mundo, la manera en que 

nos relacionamos con otras personas. Así que nuestro sistema conceptual desempeña un papel 

central en la definición de nuestras realidades cotidianas. Si estamos en lo cierto al sugerir que 

nuestro sistema conceptual es en gran medida metafórico, la manera en que pensamos, lo que 

experimentamos y lo que hacemos cada día también es en gran medida cosa de metáforas. 

(Lakoff y Johnson, 2009, p.39) 



 8 

 

Por lo tanto, sumergirnos en la trama de la metáfora implica en principio sabernos 

entramados/ as y movidos/as en y desde ella: “Metaphora -escribe Derrida (1987, p. 35)- 

circula en la ciudad, nos transporta como a sus habitantes, en todo tipo de trayectos, con sus 

encrucijadas, trayectos, semáforos, direcciones prohibidas, intersecciones o cruces, 

limitaciones o prescripciones de la velocidad. De una cierta forma -metafórica, claro está, y 

como un modo de habitar- somos el contenido y la materia de este vehículo: pasajeros, 

comprendidos y transportados por la metáfora.”  Nos adentramos en un trabajo metalingüístico 

sobre nuestras formas de hablar, escribir y de pensar. 

A continuación, desglosaremos rasgos constitutivos que consideramos centrales para el 

análisis de la metáfora como dispositivo semiótico de conocimiento –tanto en su uso cotidiano 

como en el arte-. 

 

 

2.1.  Los alcances discursivos de la metáfora  

 

Notamos que al decir “tomo tu palabra” o “me queda claro lo que explicás” o “me 

sumerjo en tus palabras”, estamos haciendo uso de la metáfora (inclusive al usar el verbo 

“observar”). Si traducimos cada frase desde su sentido literal comprendemos que hay un 

desfasaje en el empleo de los términos con respecto a la experiencia. Sabemos que no se puede 

materialmente tomar una palabra, o sumergirse en ellas, ¿queda claro? Que “quede claro” 

también es un enunciado metafórico: la claridad es un término que se asocia a lo inteligible, al 

entendimiento, es una metáfora tan usada, que casi se torna literal. En estas metáforas, la idea 

de entendimiento se asocia a algo diferente de ella misma, un concepto abstracto 

(entendimiento) se vincula a una imagen óptica (claridad). Estos usos del lenguaje se gestan a 



 9 

través de siglos de habla, de historia, son culturales y contextuales; para usarlos y entenderlos 

tenemos que ser parte de esa cultura o comunidad de hablantes. Se entienden en el contexto del 

enunciado. De ahí que muchas metáforas de ciertas regiones, pierdan su total valor al ser 

traducidas a otro idioma. Nombrar la claridad para aludir al entendimiento es una metáfora 

dominante, extendida en toda la cultura occidental y se puede rastrear en varios idiomas. Sobre 

esa idea se activan giros idiomáticos locales. Por ejemplo, decir “se me prendió la lamparita” 

o “me quema la cabeza” en nuestro país.  Emplear la imagen táctil de la quemazón (la claridad 

deviene fogosa) como metáfora de que de lo que se habla supera la capacidad de análisis, es 

una expresión argentina, que no se aplica en otras comunidades hablantes, inclusive dentro de 

la población hispano parlante. Observamos también cómo los términos “lamparita” o 

“quemarse” están dentro de un mismo dominio de imágenes en relación a la idea de 

iluminación. Las metáforas de uso gozan de una larga genealogía y revelan formas ideológicas 

de nuestra forma de pensar y experimentar la realidad como sujetos/as sociales. Esta idea de 

luminosidad –cristalizada por ejemplo en la palabra Iluminismo, concepto fundado en la razón 

como base de conocimiento-, ya en Platón estaba ligada al logos, y aparece en la alegoría de la 

Línea o en la de la Caverna. Platón propone en su alegoría de la Caverna al sol como metáfora 

de la verdad.  

Desde otro ángulo de la mirada hacia la cultura griega de la antigüedad clásica, en la 

tragedia Edipo rey de Sófocles, el personaje de Edipo se arranca los ojos, luego de enterarse de 

la verdad insoportable acerca los actos por él cometidos, como si la verdad lo cegara 

literalmente, símil sol (verdad) mirado de frente. Tanto la alegoría como la tragedia, son 

géneros discursivos metafóricos que requieren de un trabajo de interpretación contextual. 

Apelan a figuras, imágenes, relatos, que expresan de forma no literal sus contenidos y cuya 

interpretación habla del horizonte ideológico, mitológico o ficcional de la comunidad en que 

surgió. 



 10 

Descubrir las metáforas ligadas a la idea de entendimiento puede ofrecer un campo fértil 

para preguntarnos qué aspectos privilegiamos culturalmente las prácticas educativas en 

relación al conocimiento: ¿hay predominancia de lo visual? ¿Dónde quedan los otros sentidos? 

¿Qué lugar se asigna a lo oscuro, a lo ambiguo, a lo no claro? ¿Cómo aparecen los sentimientos, 

las emociones? ¿Qué valoraciones sociales, antropológicas alojan los signos verbales o visuales 

de nuestra cultura? Las palabras bajo acción de la metáfora, articulan valores sociales que 

históricamente se les van adhiriendo: lo oscuro, lo confuso, tendió a corresponderse con lo bajo 

o malo o peligroso. El enunciado metafórico es eminentemente ideológico, promueve actitudes 

e ideas, formas de entender lo dado. Nos orienta en decisiones, y a sentir de determinadas 

maneras. Expresar, por ejemplo, el amor en términos de la metáfora del viaje, como 

ejemplifican Lakoff y Johnson (2009) nos puede- según el caso- llevar a “un callejón sin 

salida”, “perdernos “o “encontrarnos” con el/la otro/a. 

 Otro campo de acción de la metáfora se aplica a los discursos científicos y académicos: 

las ciencias exactas o sociales emplean enunciados metafóricos para expresar o “traducir” 

teorías o hipótesis acerca de lo que investigan. Por ejemplo, hablar de “ondas” sonoras o 

proponer modelos organizativos como las maquetas que replican el sistema solar se consideran 

metáforas, ya que en ambos casos más que replicar la realidad empírica, buscan imágenes que 

presenten alguna semejanza con algún aspecto de la teoría, experimento u observación. En este 

sentido, los modelos metafóricos (diagramas, esquemas, mapas) proporcionan una gran riqueza 

perceptiva para acceder a la comprensión del conocimiento científico. Las llamadas 

revoluciones o giros epistemológicos, dentro de las teorías, conllevan nuevos paradigmas en 

sus modelos de representación, generan nuevos modelos icónicos de traslación 

representacional, nuevos enunciados metafóricos que con frecuencia se desarrollan como 

respuesta u oposición a un paradigma anterior. 



 11 

En el presente análisis no desarrollaremos un enfoque puntual de la metáfora desde la 

retórica o la lingüística, ni examinaremos tropos o figuras del lenguaje, ni emplearemos 

clasificaciones. Sino más bien, propondremos la metáfora como lógica de un funcionamiento 

discursivo en donde se registran alteraciones semánticas dentro las correspondencias entre los 

signos, sus significados y sus referencias. Comparaciones, metonimias, sinécdoques, modelos, 

paradojas, personificaciones, arquetipos, también constituyen estas operaciones por las cuales 

los enunciados cobran un espesor significativo, ideológico. Es esta dimensión operacional a 

que nos interesa en este capítulo, en tanto estos enunciados forman parte de nuestros discursos 

y nos forman, afectan nuestra manera de entender el mundo, de nombrarlo. Asimismo, variedad 

de campos discursivos son subsidiarios de este dispositivo: alegorías, mitos, el arte. Ricoeur 

(2001, p. 95) habla de la “familia de la metáfora” que funciona bajo el modelo de la ficción o 

la poesía. Estas narrativas u obras de arte se dan a ver como totalidades que proyectan mundos 

con su propia coherencia y lógicas internas de construcción.  

Podríamos considerar también, las obras de arte, el poema, el cuadro, la película, etc., 

y al arte mismo en su totalidad (la institución arte como régimen de visibilzación de 

producciones estéticas de la sociedad) como metáforas sociales, síntomas, paradigmas de la 

organización de la percepción sensible de cada época, que manifiestan los imaginarios y los 

modos de representar que cada cultura se da para sí, en cada momento histórico.  

 

 

2.2  Los trabajos de la metáfora  

En el sentido del trabajo como transformación de la materia, Puntualizaremos a 

continuación una serie de movimientos propios de los discursos metafóricos, que “trabajan y 

hacen trabajar” al lenguaje como material (ya sea visual, verbal, sonoro) en ciertas direcciones. 

 



 12 

 2.2.1 TRABAJO CON IMÁGENES SENSORIALES  

 

Los enunciados metafóricos apelan a conceptos, objetos y estados físicos y psíquicos a 

través de imágenes. Estas figuras o imágenes configuran “los conceptos mediante los cuales 

vivimos” (Lakoff y Johnson, 2009, p. 39). Las metáforas hacen uso de toda una plataforma 

sensorial y perceptual: imágenes auditivas, olfativas, táctiles, kinestésicas; percepciones 

espacio-temporales (alto-bajo/afuera-adentro), orientacionales (arriba-abajo), que estructuran 

nuestro pensamiento. La perceptibilidad de las figuras es un rasgo fundamental en el discurso 

estético. Imágenes concretas son usadas para conceptos abstractos de otro orden de sentido (por 

ejemplo, la imagen del sol por la verdad). Ricoeur (2001, p. 363) lo denomina “capacidad 

icónica de la metáfora”. Estos diferentes “reinos” de los sentidos interconectados y mezclados 

en la metáfora, llevan para Ricoeur (2001) a una red de referencias que abona al proceso de la 

imaginación creativa, y ponen en relación el campo de la percepción sensible con la 

“percepción no sensible”: es decir, con lo inteligible, con el pensamiento.  

   El enunciado metafórico mantiene en conjunto el sentido y la imagen, genera una 

“racionalidad imaginativa” (Lakoff y Johnson, 2009, p. 236), por lo cual desprendemos que 

todo proceso de pensamiento racional contiene una dimensión sensible y recíprocamente, todo 

proceso imaginativo contiene una dimensión racional. El discurso poético “nos da a ver” ideas 

y sensaciones. Las ideas o conceptos no son previos a la metáfora. Es en la misma actividad de 

la imaginación del proceso metafórico que se crea el sentido: el significado se da en el proceso.  

Referirse a este trabajo de las imágenes sensoriales implica destacar la dimensión 

icónica o sensible de la metáfora artística, su materialidad. La significación poética fusionada 

en su vehículo sensible produce eso que llamamos la obra de arte.  

 

 



 13 

2.2.2 TRABAJO DESDE LAS SEMEJANZAS  

 

La metáfora surge de asociaciones, semejanzas o correspondencias de algún tipo entre 

objetos (o situaciones) heterogéneos. Este es otro rasgo cognitivo de la metáfora: opera des-

cubriendo, señalando, conectando o produciendo semejanzas entre realidades diferentes, entre 

elementos de contextos extraños entre sí. Una bocanada de aire fresco con la llegada de alguien, 

el prenderse de una lamparita con tener una idea. Pensábamos antes en qué era lo que se 

asociaba con el término claridad, para que éste hubiera sido vinculado a la idea de 

entendimiento. ¿Con qué se asocia, con qué se compara la acción de sumergirse, en “me 

sumerjo en tus palabras”? Responder a estas preguntas nos llevaría a una cadena de ideas, 

conceptos e imágenes que hablarían también de cómo pensamos, desde dónde y desde cuándo 

construimos nuestras ideas a través del lenguaje, y cómo interpretamos el mundo que nos 

circunda. El hecho de “sumergirse” indica una concepción de la profundidad y de la 

superficialidad en relación al hecho de conocer o analizar, pero también apela a una sensación: 

ahí está la imagen, en este caso imagen sensorial kinestésica, corpórea, espacial, de 

movimiento. 

Ricoeur (2001, p. 137) toma de Wittgenstein, la idea del “ver como” para pensar la 

metáfora. El ver como es un acto de comprensión. Notemos la diferencia entre decir “veo esto”, 

a decir, “veo esto como”. “El ver como” define a la semejanza y no al revés, es decir que 

implica una operación de la mirada que produce semejanzas donde antes no las había. (Veo 

nuestro amor como un barco a la deriva, por ejemplo). La acción metafórica propia de 

invención artística nos hace ver la realidad de forma inédita, nos hace ver algo como otra cosa, 

de una manera singular, no sospechada y nos da información acerca de las situaciones que de 

otra manera no hubiéramos accedido. Así es que lo artístico va ligado a lo inédito, a una mirada 



 14 

novedosa que produce semejanzas, asociaciones. Como ver, por ejemplo ( en un  poema de 

Pizarnik i ) , el amor como un paracaídas 

Mi amor se amplía 

Es un paracaídas perfecto. 

Es un click que se exhala 

su pecho se hace inmenso 
 

 

2.2.3 TRABAJO DE LO INÉDITO  

 

Frente a la metáfora “de uso”, pensar la metáfora en el arte implica considerar la puesta 

en obra de una producción singular, autoral. Esta capacidad no se restringe, claro está, solo a 

los artistas sino a cualquier producción de metáforas inéditas y nuevas asociaciones que surgen 

de la innovación semántica. Y remiten a la experiencia estética.  

 

La experiencia estética no está limitada al mundo del arte oficial, puede darse 

en cualquier aspecto de nuestra vida cotidiana, siempre que notamos o 

creamos para nosotros mismos coherencias que no forman parte de nuestro 

modo convencionalizado de percibir o pensar. (Lakoff y Johnson, 2009, p. 

281)  

 

El encuentro en el mismo enunciado de dos términos que no se habían vinculado antes 

genera la innovación semántica. Este juego libre del pensamiento que se da en el arte, libre de 

objetivos lógicos o pragmáticos por fuera de su decir, ligado a las sensaciones y a las 

emociones, se posibilita en el lenguaje gracias a los desplazamientos de un término de una 

región hacia otra región. Lo inédito en las metáforas implica desvíos, impertinencias, mezclas 

semánticas.  



 15 

La “percepción metafórica” es ver todas las cosas en un acto: producción artística y la 

metáfora comparten este modo de ser, de darse. El sentido se percibe: es decir que el sentido -

que es fruto de un trabajo conceptual-, se con-funde con la percepción, ya sea un percibir 

imaginario (desde las construcciones verbales) como uno material (imágenes, películas, 

esculturas, etc.). Asimismo, desde un cambio de escala, “ver todas las cosas en un acto’ que es 

propio de la percepción metafórica, es a la vez ‘verlas como una obra de arte” (Ricoeur, 2001, 

p. 460). Esta perspectiva, indica el carácter poético de las metáforas de invención (metáforas 

vivas). Cada nueva metáfora funciona de algún modo activando la percepción artística en 

nuestra mirada, cada metáfora funciona como una poesía en pequeño.  

 

 

2.2.4 TRABAJO DESDE EL MOVIMIENTO 

 

Atendemos acá al movimiento mismo de la trasposición metafórica, que implica el traslado 

de ir del primer sentido (literal) de la palabra o significante al otro, el significado metafórico, 

en este desplazamiento entre las designaciones –los nombres- y las significaciones –a las que 

alude lo nombrado se genera una interacción entre el término “extranjero” y el sustituido. La 

palabra metáfora viene del griego, meta (fuera, más allá, al otro lado) y pherein (trasladar, 

llevar). Aristóteles en su obra Poética -citado por Ricoeur (2001, p. 22)- define a la metáfora 

como “el transporte del nombre de una cosa a otra cosa de un nombre que designa otra, 

transporte o del género a la especie, o de la especie al género, o de la especie a la especie, o 

según relaciones de analogía". La metáfora es una actividad de movimiento del lenguaje, de 

dislocaciones, de re-combinaciones entre significantes y significados. Implica un 

desplazamiento, un cambio de perspectiva e inclusive una traslación de la naturaleza de las 

cosas y seres. Derrida (1989, p. 35) representa esta noción de movimiento del y en el lenguaje 



 16 

como “una biblioteca dentro de la cual nos estaríamos desplazando sin percibir sus límites, 

procediendo de estación en estación, caminando a pie, paso a paso, o en autobús”. Se salta de 

un domino de sentidos a otros, se nombra con imágenes sensibles y concretas, conceptos 

abstractos , muy difíciles de definir como la vida, el tiempo, el amor, etc.  

 

 

3. Recorrido a través del arte  

Nos adentraremos a continuación en la metáfora dentro del escenario del arte, en el 

campo de las artes visuales, teniendo en cuenta el abordaje específico del sistema de 

representación visual. Señala Elena Oliveras al respecto: 

 
Así como la metáfora ha sido considerada un modelo del funcionamiento poético, la metáfora 

plástica resulta, a su vez, un modelo perceptivo visual de la metáfora en general, y como tal 

permite captar con claridad la especificidad de su mecanismo semiótico. (…). A diferencia de 

las imágenes de la metáfora verbal, captadas a través de la imaginación, las de la metáfora 

plástica presentan directamente la doble situación icónica. (…) Son percibidas y no solo 

imaginadas.” Oliveras (2009, p. 106) 

 

 Como indicamos en la introducción de este capítulo, analizaremos obras de autores/as 

argentinas/os contemporáneas/os: Viviana Méndez, Juan Cuello, y artistas de la muestra 

colectiva de guardapolvos intervenidos de la muestra La piel de la escuela pública.  

 

3.1.  Viajes: aprendizajes de vida  

En la serie Viajantes, la artista Viviana Mendez, (ii) emplea la figura del viaje como 

construcción de sentidos colectivos que el concepto metaforiza para nuestra cultura, y los 

interpreta visualmente generando a su vez nuevos enfoques. El viaje suele aludir a la vida 

misma: la idea de un recorrido, de aprendizajes, de una salida y una llegada implícitas; son 



 17 

formas metafóricas de contar momentos, experiencias personales y universales que nos 

identifican como sujetos en tránsito, en espera, saliendo, llegando, comenzando, terminando o 

perdidos en el camino. Acaso la idea del viaje exprese algo también sobre aquello de lo que no 

se tiene experiencia o nombre, como la muerte o el enigma de la existencia. El viaje (al igual 

que la luz) es una metáfora potente de muchas civilizaciones, que aparece en el habla cotidiana, 

en los mitos y en el arte. Se suele también vincular el viaje a la educación del individuo, a las 

instancias de aprendizaje, a los escollos, pruebas y encuentros que se despliegan en un proceso 

de formación. Veremos cómo obra en este caso este concepto y como funciona allí el 

procedimiento metafórico. La metáfora-decíamos- etimológicamente refiere a la idea de 

transporte o traslado, de algo que troca, una instancia “viajera” del lenguaje. En este caso los 

signos del lenguaje son visuales, pero operan también con los signos verbales de los títulos de 

cada cuadro. En el campo de las artes visuales las obras involucran sus títulos, forman parte 

del discurso de la obra.  

En la serie observamos que hay similitudes entre los cuadros que la componen: el punto 

de vista, en encuadre, las manchas de color atrás, el fragmento de los cuerpos. La identificación 

de los “personajes”, no se da por los rostros, sino por el vestuario: zapatos, ropa, equipaje. En 

estos elementos el juego es metonímico, se toma la parte por el todo (mientras que en la 

metáfora se troca un todo por otro todo). El proceso metonímico es considerado junto con la 

metáfora uno de los “tropos” o figuras del lenguaje que condensan producción ideológica, 

como disposiciones semióticas. El procedimiento de la metonimia re- envía al reconocimiento 

de identidades, implica sistemas de referenciación de los/as otros, identificaciones sociales, 

culturales, arquetípicas y también de estereotipos. Por ej. decir “Colorado” a una persona 

pelirroja o en la jerga “Gorra” al policía en la jerga porteña.  



 18 

Ilustración 1- 

Migrante 

 

Ilustración 2- 

Mudar 

 

Ilustración 3- El 

amor es tantas 

veces como niños se 

llevan en el alma 

 

Ilustración 4- Me 

llevo una vida llena 

de Amor, me dijo... 

 

Ilustración 5- 

Perdida Inocencia 

 

Ilustración 6- Madre  

 

Ilustración 7- 

Migrantes 

 

Ilustración 8- Nada 

me traje y nada me 

llevaré 

 

Ilustración 9- Toda 

la Vida 

 

Ilustración 10- 

Platos Rotos 

 

Ilustración 11- 

Quemar las naves 

 

Ilustración 12- 

Tantos pájaros eran 

contigo 

 

 

  



 19 

Cuadro 1: Identidades, experiencias y miradas sobre nuestra cultura. Un análisis posible de las 

metáforas en la serie Viajantes (Cambiar de sitio, de idea, de Hogar. Cambiar la Piel). La 

metáfora surca aquí el vasto sentido del viaje. Atravesamos viajes reales y simbólicos. 

Migraciones sociales e internas. Nos topamos con posibilidades, obstáculos o fatalidades que 

hacen “torcer” o seguir el camino. Visibilizamos a quienes deben partir, quienes quedan y 

quienes eligen emprender el viaje y quiénes no. Entender la vida como un viaje nos permite 

proyectarnos en los diferentes relatos que “traducimos” como viajantes, pasajeros en tránsito.  

 

Los zapatos de taco, o chatos, las zapatillas o sandalias junto con el estilo de las polleras o 

pantalones están refiriéndose a diferentes identidades femeninas y masculinas, diferentes 

edades, diferentes estratos sociales. El procedimiento metonímico permite abstraer lo 

universal de elementos particulares: vemos parte de dos ancianos (Imagen 9) que representan 

a cualquier pareja ya de años, no una específica; lo mismo con la “señorita de tacos” (Imagen 

10), no reconocemos a alguien en particular sino a una clase universal, a un grupo. Analizando 

la serie como un conjunto podríamos postular que metaforiza a la sociedad, o mejor dicho a 

parte de ella, a modo de inventario, con diferentes grados de abstracción de elementos que nos 

permiten reconocer diferentes instancias existenciales de nuestros/as coetáneos/as: despedidas 

que pueden apelar a la muerte donde el personaje no lleva nada ( Imagen 4) , va desnudo, en 

un “no lugar”, o en el caso de la mujer remando en al agua sobre una valija: No es esta una 

imagen “realista”, el equipaje en este caso ya no funciona para lo que fue diseñado (sentido 

literal), sino que él mismo es un medio de transporte.  

Los equipajes en esta serie apuntan a un contenido metafórico, los cuales interpretamos. 

Como afirma Ricoeur, sobre las ruinas del significado literal se erige un muevo significado, la 

valija es y no es una valija. La percibimos como una valija, pero, “por obra de arte”, también 



 20 

es un medio de transporte. “Viajar sobre el propio equipaje” nos diría la obra; el equipaje tal 

vez sea lo que somos y los que nos mueve.  

Habíamos dicho con anterioridad que uno de los rasgos de la metáfora es que opera con 

asociaciones, semejanzas de algún tipo. Por presencia o por ausencia los equipajes de esta serie 

ocupan un lugar metafórico fuerte. ¿Con qué asociamos la idea de equipaje? Obviamente con 

viajar, y en particular con lo que llevamos para usar durante el viaje, o en el destino del 

recorrido. Pero también de forma más abstracta nos remite a lo que cargamos, lo que nos hace 

falta, nuestras riquezas o haberes, nuestras herramientas, nuestras herencias no solo materiales, 

sino simbólicas, todo aquí se vuelve metáfora.  

En la serie vemos la emblemática valija, pero también carteras, mochilas, objetos, cada 

uno abre un nuevo mundo de referencias. La migrante lleva a un niño a cuestas (Imagen 6) : 

imaginamos allí la necesidad de un exilio familiar. Otros/as, sin ser niños, llevan juguetes 

(Imagen 3): imaginamos ahí códigos de la infancia que se cuela en el vínculo amoroso de las 

parejas. Otros/as no llevan nada: cuántas veces decimos en nuestra habla cotidiana que “nadie 

se puede llevar nada a la tumba”, queriendo aducir que en ese último viaje ya no hay nada 

material que nos haga falta, vamos solos/as y despojados/as nuestros bienes materiales, 

desnudos/as. Notemos también el juego de semejanza entre significantes: la forma de la valija 

abierta (Imagen 11) se asemeja en algún aspecto a una embarcación, no en su tamaño -claro 

está- sino en su forma. La valija- embarcación nos devuelve metafóricamente una condición 

existencial.  

 

La metáfora en el arte no solo nos convida a imaginar, sino que nos involucra y nos 

identifica con nuestras formas conscientes o inconscientes de entender la realidad social o 

individual, nos da elementos para conocernos y para traducir pensamientos, emociones, 

experiencias comunes a imágenes perceptibles. Pensar entonces el arte como una forma de 



 21 

experiencia y la experiencia del arte como formas de conocimiento, habilita saberes sobre la 

realidad resultando en un re-ordenamiento capaz de producir una mirada crítica, extrañada, 

inusual, sensible, afectiva o empática sobre esa realidad. 

 

3.2  Libros y lápices. Las herramientas del saber  

Veamos ahora la obra del artista Juan Cuello (iii), una parte de la serie El impulso objetual, 

que “trabaja” sobre el objeto libro. El libro nos confronta a una gran cantidad de significados 

simbólicos para nuestra cultura. Desde el contexto educativo podemos poner en relación al 

libro, como paradigma de la educación verbalista, la educación “libresca”, civilizatoria y 

académica como instrumento privilegiado de la enseñanza moderna. Pero a su vez el libro 

refiere al espacio del arte literario, la literatura, la poesía. Al igual que en el caso del viaje, en 

El impulso objetual la acción artística, se ejerce sobre el universo de interpretaciones que 

despierta el objeto, haciendo visibles sentidos más cercanos o conocidos (el libro como puerta 

que se abre, ser un libro abierto, recorrer las páginas de nuestras vidas, estar frente a una hoja 

en blanco, etc.) o generando versiones inesperadas e inéditas del objeto libro en tanto 

producción cultural.  

Ilustración 13- 

Introducción al 

ocaso 

 

Ilustración 14- 

Donde habita la 

voz del otro 

 

Ilustración 15- 

Páginas en blanco 

 

Ilustración 16- 

Enciclopedia de lo 

ausente  

 

 



 22 

Cuadro 2: Abrir, cerrar, leer, entrar, saber, poder. Un análisis posible de la “metafórica” de la 

serie El impulso objetual. El libro como sitio de la cultura, de la civilización, como sitio de la 

ley y de la literatura se entrega al ejercicio libre de la metáfora artística. Para cada ser-libro de 

la serie, la experiencia de la lectura o de la escritura se desplaza hacia otros dominios 

existenciales. El libro como significado, libera su significante visual a nuevas organizaciones 

sensibles.  

 Analizando la primera obra (“Introducción al ocaso” Ilustración 13) encontramos en 

ella elementos que están funcionado juntos: la puerta, el libro (en el borde de sus hojas), y la 

apertura de la puerta, que es lo que hace posible su vinculación formal. Hay una asociación de 

contenidos, en tanto lo que metaforiza “abrir una puerta” y “abrir un libro”, el libro re-significa 

la apertura de la puerta y vice-versa. La puerta es un libro y el libro es una puerta, no hay lógica 

empírica que resista esta existencia, sin embargo, construye o propone alguna otra lógica plena 

de sentido.  

Es interesante observar en este caso cómo los términos (puerta-libro) interactúan entre 

sí, uno define al otro y vice-versa. La metáfora acá se vincula desde las analogías formales de 

los dos objetos, y desde sus semejanzas conceptuales: apertura de una puerta con apertura a la 

lectura como apertura al mundo, o a nuevos mundos de nuestra experiencia. 

¿Qué nos aporta la apertura de la puerta para entender el libro como la experiencia de 

la lectura, y qué nos aporta la idea de apertura de un libro para entender la expresión metafórica 

de “abrir una puerta”, como un abrir hacia lo desconocido, o al ocaso referido en el título? La 

posibilidad de abrir o cerrar la puerta, la posibilidad de ingresar a un nuevo espacio tras la 

puerta, dejarla cerrada o abierta, se propone tal vez como metáfora del desafío de la lectura, no 

solo como apertura a un nuevo mundo, sino que arrastra o mueve consigo toda una serie de 

sentidos posibles que la imagen de apertura de una puerta puede significar. Se agregan o se 

ensanchan los significados a partir de estas pistas icónicas concretas para la interpretación.  



 23 

A la idea del libro, o mejor dicho de la lectura, se le adhieren estos sentidos “portales” 

mientras que a la puerta que se abre, como metáfora de “aventura”, se le adhieren las 

propiedades de la lectura. Observamos aquí también la asociación de semejanza en las formas 

de la puerta y el libro: ciertos aspectos materiales del libro se conjugan con los de una puerta, 

la analogía formal, refuerzan la asociación conceptual entre ambos. 

En esta serie el autor continúa poniendo en juego el libro como significado y como 

significante. En las ilustraciones 14 y 15, la estructura del libro “revela” otras dos estructuras, 

la casa y la cama. Estas asociaciones parecen ser menos frecuentes en su resonancia semántica 

que la anterior (puerta que abre/ lectura), y se nos presentan como metáforas novedosas, y ricas 

en interpretaciones, sumado a los juegos de sentidos que re-envían sus títulos: el lugar donde 

habita lo otro con la casa u hogar, páginas en blanco que se metamorfosean en sábanas de una 

cama. Se manifiesta claramente, en estos ejemplos los juegos de similitudes formales y 

conceptuales entre los términos, que aproximan materialidades e ideas, en un solo enunciado. 

En el objeto Enciclopedia de lo ausente (ilustración 16). Un libro (una enciclopedia 

justamente), cerrado en todos sus costados, imposible de ser abierto. El libro sellado, negado, 

hermético, se contradice con la condición de ser del libro, de ser leído. El mecanismo de la 

paradoja aparece aquí como estrategia metafórica.  Al espectador-participante de esta obra le 

es imposible acceder a su interior, y solo nos quedan hipótesis acerca de su contenido 

enciclopédico (o de su no contenido). 

Este objeto funciona también desde el título que se encuentra en la tapa del libro y que 

direcciona el sentido de la obra en relación a la temática de la ausencia. Sentido que, por un 

lado, como desarrolla Deleuze en Lógica del sentido (2005), subsiste e insiste en la obra, y a 

su vez nos es imposible captar, nombrar, designar de forma absoluta. La obra escapa siempre 

a su total inteligibilidad, ya que al explicarla pierde la intuición designadora que la imagen 



 24 

artística logra. Es en este sentido, es que podemos decir, que la imagen habla, da a ver, hace 

percibir “algo” que con frecuencia se resiste a una traducción verbal.  

¿Cómo nombrar, cómo hablar de la ausencia? He aquí la presentación de un problema, en forma 

de arte, problema que nos atraviesa a todos/as como humanos/as.  

Si en Viajantes señalábamos una operatoria metonímica, en esta serie podríamos 

considerar una paradojal. Deleuze (2005, p.40) desarrolla la idea de paradoja para interpretar 

al clásico cuento Alicia en el país de las maravillas, idea que podemos trasladar a la serie El 

impulso objetual de Juan Cuello. En la paradoja hay dos sentidos que se manifiestan a la vez, 

aparentemente dentro de una contradicción lógica. La paradoja es primeramente lo que 

destruye el sentido común como asignación de identidades fijas. El devenir casa del libro, o el 

devenir cama del libro pone en escena el trastrocamiento identitario que desarrolla la 

metáfora. 

Es en el juego infantil donde reina la lógica metafórica, y la polifonía semántica de los 

objetos (la posibilidad de tener muchos significados). Jugar a que una caja es un autito, o un 

tenedor un ser humano son ejemplos donde ver ese desplazamiento de los significados: la caja 

es y no es a la vez una caja, el tenedor es y no es una persona. Las reglas lógicas de la identidad, 

por las cuales algo no puede ser y no ser al mismo tiempo, se trastocan y fundan el principio 

mismo de la posibilidad de la ficción. 

En la obra La ideología de la acción, del mismo autor, el objeto se vuelve circular, el 

sentido se pronuncia como imposibilidad del objeto de servir para aquello que fue construido 

(escribir, dibujar, etc.). 

  



 25 

Ilustración 17- La ideología de la acción 

 

  

 

Cuadro 3: la subversión del sentido. Un análisis de La ideología de la acción (Ilustración 17). 

Se puede hablar de re-versiones de un mismo texto, de una película, de una canción, de una 

escultura, de una cosa. Cada nueva versión va llevar la impronta de la nueva lectura, de su 

autor/a, del nuevo contexto donde se va a recepcionar. Se dimensionarán ciertos sentidos o se 

incrustarán otros nuevos. La subversión, en cambio, apunta a violentar los sentidos dados, hará 

estallar los aparentes significados naturales de las cosas para demostrar su ser confeccionado, 

su no naturaleza. 

 Como paradoja otra vez, la metáfora se construye sobre el mismo cuerpo del objeto 

que presenta, que en su totalidad se propone para la interpretación.  

Reconocemos al objeto lápiz, pero la distorsión, el trabajo o intervención sobre su 

forma, compromete diríamos el “ser” de la cosa, su “naturaleza”: útil o herramienta para 

escribir, dibujar, etc.  



 26 

El sentido roza el absurdo: el sin-sentido de un útil que ya no puede ser usado para 

aquello que supuestamente sirve, pero que en su propia manifestación existencial materializa 

en el orden físico, la presencia de esa lógica subvertida. Esta es una de las estrategias 

metafóricas en el arte: darnos a ver, materializar el corrimiento de los sentidos establecidos. 

Tal vez esta obra nos venga a indicar que a las cosas hay quienes las inventan y construyen 

para diferentes fines e intereses pero que estos regímenes sobre las cosas no son inmodificables. 

La obra re-construye de otra forma el objeto conocido “lápiz”, des-organiza un orden dado, 

incuestionado, para organizar uno nuevo, que sorprende nuestra experiencia habitual.   

 

La metáfora en el arte abre a múltiples interpretaciones, las mismas están atravesadas por 

nuestra experiencia como sujetos sociales, epocales. ¿Qué podría significar esta obra (y la serie 

de los libros) en un contexto escolar? ¿Y en diferentes contextos socioeducativos culturales? 

¿Qué expresa de nosotros/as ese lápiz imposible, qué nos provoca? ¿Cuáles puertas hemos 

abierto en libros o lecturas? ¿Cuáles permanecen cerradas o se nos han vedado?  

La pérdida del valor de uso del lápiz o del libro, se traduce en ganancia estética, 

imaginativa, genera problemas. Las cosas hablan por nosotros/as, las obras de arte nos 

interpelan, nos hacen hablar, nos hacen buscar y hacer sentido, aún -y muchas veces 

justamente- del mismo “sin-sentido”.  

La experiencia del arte encuentra. Encuentra formas de decir, y produce un encuentro con 

quienes las reciben. Encuentra lo que antes de si no existía. Es paradoja, enigma, conocimiento, 

trabajo.  

 

3.3 Guardapolvos blancos. Intervenir: la politicidad de las metáforas 

     La piel de la escuela pública iv es el nombre de la muestra colectiva de guardapolvos 

intervenidos organizada por el sindicato de trabajadores de la educación de CABA. La misma 



 27 

se basó en la propuesta de una acción artística en defensa de la escuela pública, para lo cual se 

convocó a 40 artistas visuales a intervenir un guardapolvo blanco. Destacamos algunos para 

nuestro análisis, que corresponden a los de Alejandra Gondar (18), Alejandro Thorthon (19), 

Omar Gasparini (20), Sebastián Echeverría (21), Eliana González (22), Elisa O Farrel (23) y 

Federico González (24). 

El guardapolvo blanco es usado tanto por los estudiantes como por las y los maestras/os 

en las escuelas públicas de todo el país de Argentina. El guardapolvo blanco, símbolo de la 

educación en nuestro país, condensa un espesor de sentidos para la identidad de los 

argentinos/as en tanto sujetos/as de derecho. 

Acá la obra de arte se propone como una intervención sobre el guardapolvo como 

superficie, como soporte, de manera que en cada uno podemos observar una apropiación 

singular del símbolo, motivo por el cual se redobla o des-dobla la apuesta metafórica: la misma 

intervención particular, también “habla” no solo de la voluntad inclusiva y homogeneizante de 

la escuela ( en el guardapolvo blanco que es usado de manera obligatoria por todos/as y que se 

traduce en que todos los artistas usan el mismo soporte), sino también su la posibilidad 

singularizante, la de las experiencias de los individuos y los grupos que la habitan y que le dan 

sus sentidos.  

Hay una dimensión poética y política en juego, se toman, se re- crean y se producen 

sentidos que circulan individual, social y epocalmente acerca de la escuela. Se toma partido 

por uno de ellos. Esta dimensión política – en un sentido amplio-, valga decir, está siempre 

presente en el arte. Cada obra adhiere, señala, critica o formula una interpretación acerca de los 

mundos que habitamos y cómo lo hacemos. Construye narrativas, que se vuelven 

contemporáneas de las referencias de significados que ya tenemos como sociedad acerca de las 

cosas que nos rodean y compartimos. El arte, sea actual o no, se vuelve contemporáneo al 



 28 

interpretarlo. Y estas interpretaciones intervienen e interfieren de tal o cual forma sobre el 

horizonte cultural epocal de cada comunidad. 

18 

 

19 

 

19 (detalle) 

 

20 

 

21 

 

22 

 

23 

 

24 

 

 

 

Cuadro 4: nuevas lecturas sobre símbolos escolares. Análisis de los Guardapolvos 

Intervenidos.  Sobre el espacio de lo colectivo y de lo común se conciben y se incluyen 

expresiones singulares, voces que arman su propio relato sobre el discurso institucional. Esta 



 29 

propuesta artística propone la producción cultural, emocional y política de metáforas artísticas 

sobre el orden simbólico de la escuela.  

 

 Pasemos revista por los guardapolvos intervenidos seleccionados para esta lectura. Las 

poéticas son diferentes: diferentes estilos, diferentes modos de intervenir sobre el “cuerpo” del 

guardapolvo. En (Ilustración 18) se observan elementos (pinceles-gubias) que aluden a la 

educación artística y un mundo especifico, donde por ejemplo el color rojo chorrea como la 

sangre; en la fig. 21 un gran corazón apunta sin escalas a la idea del amor cuyo símbolo es el 

corazón.  

Aclaremos que los símbolos -los venimos nombrando- son una especie de metáfora 

cristalizada por la sociedad, es decir que para una gran comunidad de hablantes el corazón 

refiere al amor. Es ya un metáfora-símbolo universalizado. Tendríamos que detenernos en 

cómo está dibujado y qué nos provoca eso, un corazón no idealizado ni estereotipado, sino 

representado desde su anatomía. Encontramos en el corazón un significado fuerte elegido para 

metaforizar la educación.  

La Ilustración 19 difiere de las demás porque no se dibujó o pintó sobre la superficie de 

la tela, sino que se trabajó con el guardapolvo como materia significante: se modifica el mismo 

material. Debemos ver con atención, de cerca, para descubrir que está dado vuelta. Se ven las 

costuras, está dado vuelta, al revés, esa es la acción artística que se realizó y allí mismo está su 

poder metafórico. Y además porta en un cartel, una insignia, un signo: es un poema visual. Se 

despliega la palabra aula, sobre la superficie de una letra: la Jota: nos propone un juego 

conceptual entre las palabras aula y jaula. Podernos ligar a este caso a una apelación conceptual 

del hecho artístico, al igual que el caso de La ideología de la acción y la Enciclopedia de lo 

ausente de Juan Cuello. En el caso del banderín o pancarta (Ilustración 20), también se trabaja 

con el guardapolvo como materia prima, se obtuvo otra forma de él, pero también se lo usó 



 30 

como superficie de base, a modo de escultura. La metáfora está claramente en la forma que 

terminó adquiriendo ese guardapolvo, allí tendríamos que buscar el sentido. 

Las ilustraciones 22 y 23 también practican la intervención sobre el material, 

pictóricamente, pero en ambas se organizan desde dos sistemas de representación totalmente 

diferentes, en uno reconocemos las figuras (cadenas, armas, bomba) mientras que en el otro 

vemos líneas, bandas de colores en una composición geométrica, guardas. El arte llamado 

abstracto (Ilustración 22) pone en jaque justamente la interpretación referencial que funciona 

en el arte llamado figurativo. Nos preguntamos si hay y cómo funciona la metáfora en el arte 

abstracto. Observa Oliveras (2009, p. 108) que la interpretación en la pintura abstracta no es 

necesaria, no tiene esa relación de necesariedad que tiene una figura con su referente (en el 

dibujo de la pistola hace referencia al objeto pistola (Ilustración 23), pero sí se pueden llegar a 

“leer” algunos signos o formas como referencias: la ubicación en que están las líneas, el 

movimiento que establecen, la relación de las líneas con el todo-guardapolvo, etc.  

Finalmente nos detenemos en la Ilustración 24 de Federico González: la calavera 

vestida con el guardapolvo, lleva en su mano el cartel con el número 43 y algunas inscripciones 

escritas sobre su superficie. Esta es una obra que se despliega en diferentes capas de sentidos, 

donde se patentiza la historicidad y geografización de los signos. La calavera, al igual que el 

corazón puede funcionar como un símbolo, metaforizar la muerte, esto ya nos re envía a un 

primer significado o conjunto de significados. Pero ¿qué podría significar en relación al 

guardapolvo, es decir a la escuela pública? El cartel 43, es una pista clara, alude al asesinato 

de los 43 estudiantes normalistas en México (en septiembre de 2014 sufren una desaparición 

forzada 43 estudiantes de Escuela Normal Rural de Ayotzinapa, en la localidad de Iguala, 

estado Guerrero, al sur del país, tras hechos de violencia acometidos por un grupo de policías). 

A su vez, la imagen de la calavera es uno de los símbolos más representativos de la cultura 



 31 

iconográfica mexicana. Con la creación desde la gráfica del grabador José Guadalupe Posada, 

la calavera alcanzó nuevas significaciones en la comunicación visual en México. 

 

Entramos entonces en un mundo de signos para los cuales necesitamos conocer la 

historia que los construyó, una competencia cultural para descifrarlos. Las metáforas son 

siempre históricas y culturales, algunas se quedan atadas al hecho histórico que las produjo y 

otras sobreviven y surcan el tiempo, tienden a universalizarnos y se re-actualizan en la lengua 

y usos en diferentes épocas.  

 

 

4. Reflexiones finales. Metáfora, arte y conocimiento en la escuela  

 

Una innovación semántica es una forma de responder de manera 

creadora a un problema planteado por las cosas;  

en una determinada situación de discurso en un medio social dado y  

en un momento preciso, alguna cosa exige ser dicha y  

exige un trabajo de habla, un trabajo del habla sobre la lengua,  

que enfrenta las palabras con las cosas. (Ricoeur, 2001, p. 191)  

 

Suspender, interrumpir el tiempo, el sentido y los modos de percepción habituales, es 

propio de la condición del arte. Este mirar, sentir y pensar del arte nos permite activar 

preguntas, poner bajo sospecha los relatos sobre la realidad y sobre nosotros/as mismos/as. 

Desde este mirar la cotidianeidad de nuestro entorno escolar (lápices, libros, guardapolvos) 

como materialidades que pueden ser re-significadas por una actividad artística proponemos 

“mirar” también las prácticas docentes. El hacer poético metafórico produce atención sobre 

aquello que antes nos resultaba in-diferente, realiza imágenes, sonidos, movimientos, elabora 

significantes aún antes de resolver sus significados. Se trata de incluir en la escuela los mundos 



 32 

en construcción que esperan ser nombrados, las experiencias sin nombre en busca de palabras 

y sentires, emociones y pensamientos no- verbales que pujan para ser expresados.  

 

4.1. Metáfora y sentidos en el obrar del arte 

 

En el presente capítulo intentamos investigar cómo funcionan las metáforas en el arte y 

cómo a partir de un trabajo de interpretación se despliegan significados que hablan de la 

sociedad y de nosotros/as. Podemos entender el fenómeno del arte (tomado como totalidad 

organizada e institucionalizada en nuestra sociedad) – desde sus variadas manifestaciones- 

como el conjunto de re-interpretaciones del contexto de donde surgen, y reconocer en cada 

obra un nuevo mundo que existe bajo lógicas propias: he aquí la potencia representadora y 

creadora del hacer artístico. Como en los casos tomados para nuestros ejemplos en este 

capítulo, el “obrar” del arte produce nuevos significados o re-significaciones de productos de 

nuestra cultura, a través un trabajo material y simbólico, un trabajo que es colectivo e histórico, 

a la vez que individual y subjetivo y que se inscribe en la trama de lo que Grüner llama (1995, 

p.7) el “conflicto entre los diferentes sistemas de representación que una sociedad construye 

para sí misma”. Sistemas que – como señala el autor, generan nuevas simbolicidades, nuevos 

imaginarios que a su vez construyen sentidos particulares para las prácticas sociales (Grüner 

1995). El arte es uno de esos sistemas, que, en muchas ocasiones, busca poner en crisis, 

cuestionar los imaginarios colectivos, los sentidos hegemónicos de una cultura o el “sentido 

común” que nos hace comunidad. 

Ya para Aristóteles, la metáfora conforma una de las estrategias más eficaces o 

persuasivas del lenguaje como trasmisor de ideas, en tanto estas ideas producen efectos sobre 

la realidad, deciden prácticas. Por lo tanto, decimos que es ideológica: lo ideológico reside en 

este poder del lenguaje de conceptualizar la experiencia y a su vez “formatear” o condicionar 



 33 

la mirada hacia la realidad. Un guardapolvo se puede tornar metafóricamente en un traje 

cargado de armas, en un gran corazón o en una denuncia a los/as maestros/as asesinados/as y 

puede ser todos ellos en diferentes momentos. Cada intervención sobre los guardapolvos 

produce una interpretación sobre la escuela que argumenta o disiente con otras, genera 

actitudes, emociones y acciones. En la escuela pública caben todas ellas, esa es también la 

metáfora “pedagógica” de la exposición La piel de la escuela pública: albergar la diversidad.  

Cada sistema de poder social construye desde el lenguaje su posicionamiento frente a 

la sociedad en concordancia con sus prácticas, e intenta imponer sus propias formas de 

interpretación, crear sentido y acción con determinadas metáforas, intenta generar un “sentido 

común” en los discursos que se socializan. La publicidad, el mercado, la escuela, los medios 

masivos de comunicación son parte de esta construcción. Podemos considerar el conjunto del 

arte en tanto producción discursiva metafórica, como fuerzas que intentan direccionar la 

atención hacia su propio horizonte de sentidos y re-significar los ya dados sobre ese “fondo 

común” social. Es sobre este fondo que se arma en el arte una potencia de modificación, des-

naturalización y crítica de los estereotipos simbólicos de la hegemonía cultural. El campo de 

poder que impone formas de interpretar la realidad produce no solo discurso, sino 

subjetividades, “constitución de identidades colectivas” tal como lo plantea Grüner (1995, p. 

7). Es primordial ver que esta producción de subjetividad no es fija ni se da nunca de forma de 

completa; es un hacerse de forma continua, es un proceso de subjetivación : la identidad desde 

esta perspectiva es un aprendizaje, consciente e inconsciente y está hecha de las 

representaciones sociales que devienen de las interpretaciones de la realidad (v). (Grüner 1995, 

p7) Y es justamente allí donde puede entrar a jugar el arte como construcción simbólica diversa, 

alternativa, inédita y la educación como un sitio de conocimiento para des-naturalizar los 

efectos y las formas culturales dadas o pre-determinadas. El enunciado metafórico es capaz de 

hacer germinar nuevas visiones, personajes, escenas, sensaciones o afectos que disparan y 



 34 

conmueven lo que percibimos como “realidad”. Las nuevas significaciones metafóricas o 

“metáforas vivas” -decíamos- “abren mundos”, habilitan diferentes formas de ver, nombrar o 

re-definir identidades, situaciones o lo nunca visto, lo nunca oído. 

La obra de arte es producto de la elaboración metafórica de un individuo o de un 

colectivo de artistas, pero siempre es una singularización - desde los saberes y los deseos de 

sus realizadores/as- que entra en interacción con la cultura a la cual pertenecen. Estos 

imaginarios únicos creados por el arte metaforizan vínculos posibles y variados entre el 

individuo y la sociedad. Es esta dialéctica entre la obra y su contexto lo que se ofrece a la 

interpretación. En palabras de Grüner (2001, p. 17) “El arte históricamente ha servido -lo cual 

no significa que pueda ser reducida a ello- para constituir lo que me atrevería a llamar una 

memoria de la especie, un sistema de representaciones que fija la conciencia (y el inconsciente) 

a una estructura de reconocimientos sociales, culturales, institucionales y por supuesto 

ideológicos.” El arte nos permite reconocer nuestra experiencia como personal y social a la 

vez, nos permite también sentirnos imbricados/as en una comunidad y en una historia. 

Por otra parte, comprobamos en nuestro análisis que no existe una interpretación total 

en el arte, que siempre hay un resto que se resiste a ser traducido en palabras o conceptos, que 

surgen variaciones en las lecturas que se pueden hacer sobre una misma obra y que estas están 

cifradas histórica y culturalmente. Las metáforas inéditas, producidas en un contexto artístico 

no pueden ser reducidas a “mensajes” claros e inequívocos. Dar lugar al arte, es dar lugar a lo 

indeterminado, al trabajo de la interpretación como una instancia de expresión y de creación 

subjetiva en relación con el universo simbólico de la obra y del mundo que nos rodea. Este 

“enigma”, problema, a veces “rareza” o extrañeza que trae lo artístico genera nuevas estrategias 

de lectura, que implican formas de conocer el mundo que nos descentran del pensamiento 

habitual, y aportan nuevas preguntas a la epistemología en general. 

 



 35 

4.2.  Impertinencias, resistencias y libertades  

 

La metáfora de invención está al servicio del decir poético, del “poematizar” el discurso. 

Anteriormente, hablábamos de las creaciones de arte como creación de mundos, o formas 

nuevas de habitar o ver el mundo conocido. La innovación semántica (hacer poético) de la 

metáfora opera semióticamente en los enunciados (verbales o visuales) trasgrediendo las 

pertinencia gramatical y sintáctica entre los términos, son “predicaciones impertinentes” 

(Ricoeur, 2001, p. 233-235). “Hay entonces metáfora, porque percibimos a través de la nueva 

pertinencia semántica, la resistencia de las palabras en su empleo usual y también su 

incompatibilidad para una interpretación literal” (Ricoeur, 2002, p. 23). Impertinencia que 

conoce des-organizando y des-arreglando: una palabra por otra, una imagen por otra, mezcla 

un dominio de los sentidos con otros, “confunde” objetos y significados. Genera un 

pensamiento, una racionalidad que se resiste a un uso práctico, pragmático o instrumentalizado. 

En la metáfora la cosa es y no es a la vez, (la valija, la cajita del juego del niño, el lápiz, etc.), 

y las dualidades que presenta no se oponen, éste es el pensamiento paradojal, una racionalidad 

basada en el absurdo lógico, la tensión característica de la enunciación metafórica entre el ser 

y no ser (Ricoeur, 2001, p. 457). Plantea Ricoeur (2001) que el discurso poético trae al lenguaje 

un mundo pre-objetivo, no positivista, en las cuales no priman las verdades comprobables 

empíricamente (método científico), sino cierta captura-conocimiento, el “percibir” a la vez que 

inventar algo, que gracias a la innovación semántica de la metáfora es llevada al lenguaje. 

Desde una perspectiva cognitiva, la metáfora viva “elabora” contenidos de la cultura 

para tornar inteligible aquello que nos resulta complejo o imposible de plantear en ideas: la 

metaforización – insistimos- es una actividad conceptualizadora. Sostenemos que poner 

palabras e imágenes que innoven el sentido común en la formación docente es un imperativo y 

deseo pedagógico. El percibir la realidad cotidiana y las propias experiencias en clave 



 36 

metafórica permite emanciparnos de las descripciones estereotipadas sobre nuestro entorno 

muchas veces ofertadas por el mercado y sobre nosotros/as mismos/as, y nos regala espacios 

de ejercicios de libertad que el arte puede vehiculizar. En palabras de Ricoeur, (2002, p. 27) 

“el discurso poético trae al lenguaje aspectos, cualidades, valores de la realidad, que no tienen 

acceso al lenguaje descriptivo y que solo pueden ser dichos en el juego complejo del enunciado 

metafórico y de la trasgresión regida de las significaciones usuales de los términos”.  

La innovación metafórica implica comunicación ambigua, esta apertura a lo imaginario 

de los discursos del arte; suscita la ambigüedad de los significados, que produce la “apertura” 

del texto. (Ricoeur, 2002, p. 134). Es necesario aclarar que la ambigüedad, implica -como 

desarrolla Eco en Obra Abierta (1992) - una vasta y compleja red de información, cobra un 

valor conceptual y coloca al espectador o lector en posición de tener que realizar un “trabajo” 

de interpretación.  Los sentidos literales, fijos, se disuelven en el texto artístico, “se 

autodestruyen “, se tuercen o desvían de su contenido habitual.  Afirma Ricoeur (2001, p. 343) 

que “la autodestrucción del sentido, bajo el golpe de la impertinencia semántica, (…) genera la 

innovación gracias a la “torsión” del sentido literal de las palabras.” y es esa estructura la que 

proporciona una “excitación interpretativa” (en términos de Eco) clave para la experiencia 

estética.  

 
La metáfora genera una tensión que des-estabiliza el discurso del logos de la 

comprobación fáctica. Pero de este modo nos informa, nos alerta sobre otras formas de ser y 

estar posibles, donde el/la sujeto que conoce y el objeto conocido dejan de tener los límites 

precisos promocionados por las ciencias naturales tradicionales. Esta especie de “peligro 

identitario” puede proporcionar, como decíamos al principio, preguntas, problemas y también 

formas de responder a la sociedad, que de otro modo se verían cercados. La metáfora en el arte 

es el resultado de esta sobreimpresión en un mismo terreno de términos usualmente extranjeros 

o distantes entre sí. Es justamente el aporte de un nuevo mundo de significados, que re-envían 



 37 

a un nuevo mundo de referencias, que más que ser nombrado es percibido, visto, comprendido 

in-mediatamente (sin mediaciones). De ahí que la interpretación de la metáfora  se asimile al 

proceso de traducción: se explica con otras palabras, y a su vez con otras metáforas, pero nunca 

ese intento de  traducción (la puesta en palabras del sentido de una metáfora) es equivalente ni 

intercambiable con el impacto metafórico que la obra nos produce. La obra, desde el quehacer 

del arte, nos da a ver una imagen de lo que no tiene (aún) nombre, habla (grita, susurra, llora, 

ríe, denuncia, explica) a su manera lo que aún no tiene palabra articulada, habita de forma 

inesperada los mundos conocidos; crea formas, hace emerger cuerpos, espacios, tiempos, 

imágenes del barro de la necesidad de lo in-consciente o de lo marginado, cercado socialmente, 

de lo no-verbalizado de la experiencia. Se hunde en sensaciones, vuelve curioso lo cotidiano y 

despierta lo anestesiado. 

 Necesitamos de estas im-pertinencias en la escuela para dar lugar a este tipo de 

racionalidad emocional inventora de metáforas, que permita expandir los procesos de 

subjetivación hacia la experiencia estética y crecer en empatía, sensibilidad y expresión de los 

(nuestros) mundos que no están pre-fijados ni ya dibujados, sino por construirse o 

invisibilizados.  

 

 

 

(i) Extracto del poema Solo un amor, del libro Un signo es tu sombra de 1955, de Alejandra 
Pizarnik (2005, p.32) 
 
(ii) Viviana Mendez, es Artista Visual, Maestra Nacional de dibujo, Profesora de Artes en Artes 
Visuales, especializada en Pintura y en Lenguajes Artísticos Contemporáneos y Escuela.  
Blog de la artista: http://vivianamendez.blogspot.com/ 

 
 
(iii) Juan Cuello, Profesor de Artes Visuales. Desarrolla proyectos de arte contemporáneo, tanto 
como docente como artista. Blog del artista: www.juancuellomuseo.com  
 

                                                            



 38 

                                                                                                                                                                                         
(iv)La piel de la escuela pública, es una exposición que reunió a guardapolvos intervenidos por 
40 artistas visuales de la Ciudad de Buenos Aires. Fue un proyecto generado por el sindicato 
de la Unión de Trabajadores de la Educación en el año 2015 para promover la defensa de la 
escuela pública desde el arte.  
 
(v) “Está claro que esas identidades producidas por el conjunto de “representaciones” de sí 
mismo con los que los sujetos interpretan su práctica social cristalizan, a veces por largos 
periodos históricos en lo que suele llamarse “imaginario” -o en términos más políticos- 
ideología.” (Grüner, 1995, p. 7) 
 
 
 

 

 

 

Bibliografía 

 

Canmitzer, L. (2015) Arte y Pedagogía. Recuperado de: http://esferapublica.org/nfblog/arte-y-

pedagogia/ [Consulta: mayo de 2018] 

Deleuze, G. (1971) Lógica del sentido. 2005, Barcelona: Paidós. 

Derrida, J. (1987) La deconstrucción en las fronteras de la filosofía: La retirada de la metáfora. 

1989, Barcelona: Paidós. 

Eco, U. (1962) Obra abierta. 1992, Buenos Aires: Planeta 

Grüner, E. (1995) Foucault. Una política de la interpretación (prólogo). En Foucault, Michel. 

(1967) Nietzsche, Freud y Marx. 1995, Buenos Aires: El cielo por asalto. 

Grüner, E. (2001). El sitio de la mirada. Secretos de la imagen y silencios del arte. 2001, 

Buenos Aires: Norma. 

Lakoff, G. y Johnson, M. (1980) Metáforas de la vida cotidiana. 2009, Madrid: Cátedra. 

Oliveras, E. (2007) La metáfora en el arte. Retórica y filosofía de la imagen. 2009, Buenos 

Aires: Emecé. 

Pizarnik, A (1955) Un signo en tu sombra En Poesía completa. 2005, Buenos Aires: Lumen 



 39 

                                                                                                                                                                                         
Ricoeur, P. (1969) “La metáfora y el problema central de la hermenéutica” En Hermenéutica y 

acción. De la hermenéutica del texto a la hermenéutica de la acción, Capítulo II. 2008, Buenos 

Aires: Prometeo. 

Ricoeur, P. (1986) Del texto a la acción. Ensayos de hermenéutica II. 2002 México DF: Fondo 

de Cultura Económica. 

Ricoeur, P. (1975) La metáfora viva. 2001, Editorial Cristiandad/ Editorial Trotta. 

 
 
Para citar este texto: 
 

KUGUEL, Stella (2019) Cap. 3. “Un viaje entre libros, lápices y guardapolvos. Metáfora y 
arte en el contexto educativo. El valor de lo impertinente”, en Hillert, Flora; Kuguel, Stella; 
Loyola, Claudia; Spravkin, Mariana: Travesías entre el arte, la formación docente y la 
investigación, Noveduc: CABA. 

 
Libro entero link de compra 
 
https://www.noveduc.com/search/?q=traves%C3%ADas+ 

https://www.noveduc.com/search/?q=traves%C3%ADas+

	Stella Kuguel
	Agradecimientos
	Alejandra Pizarnik
	Afirmamos que el lenguaje actúa.
	Judith Butler
	2.2.1 TRABAJO CON IMÁGENES SENSORIALES
	2.2.2 TRABAJO DESDE LAS SEMEJANZAS
	2.2.3 TRABAJO DE LO INÉDITO
	2.2.4 TRABAJO DESDE EL MOVIMIENTO
	Ilustración 17- La ideología de la acción

